
 1

 
 
Texto  Complementar IV 
O  conhecimento:  o  que  significa? 
 
“ Todos  os  homens  têm  , por  natureza,  o  desejo  de  conhecer”.  
     Aristóteles,  Metafísica 
 
(...)  o  ser  humano,  ao  longo  do  tempo, encontrou  caminhos  diversos  para  conhecer    e  compreender  
a  si  mesmo  e  o  mundo  em  que  vive.  O  senso  comum, o  mito,  o  conhecimento  teológico, o  
conhecimento filosófico  e  o  conhecimento  científico  foram  e  ainda   são  formas  que  o  homem  utiliza   
para  compreender  o  que  se  apresenta  como  dúvida,  problema, indagação  ou  simples  curiosidade.  
Assim, não  é  difícil  perceber  que  a  todo  momento  o  ser  humano  busca  ter  uma  noção,  informações 
, idéias  claras    sobre  o  que  se  apresenta  aos  seus  sentidos  e  à  sua  razão, bem  como  utiliza  seu  
mecanismo  perceptivo  e  sua  inteligência  para  ampliar  os  conhecimentos  que  já  possui. 
 O  homem  não  conhece  a  totalidade  do  que  o  cerca,  se  bem  que  hoje  conhece  muito  mais  
do  que  no  passado  e  seu  conhecimento  avança  cada  vez  mais  em  ritmo  acelerado. Mas  afinal, o  
que  é  conhecer    e  em  que  consiste  o  conhecimento? 
 
O  conhecimento  é  uma  relação 
 
 O  conhecimento  é  uma  relação que  se  estabelece  entre  o  sujeito    e o  objeto. Essa  
afirmação, aparentemente  clara  e  objetiva, implica  inúmeras  perguntas: 

• O  que  é  o  objeto:  algo  exterior  ao  sujeito, ou  é  parcial  ou  totalmente  sua  criação? 
• Quem  é  o  sujeito:  um ser  meramente  passivo  sobre  o  qual  o  mundo  externo  atua  ou  um  

ser   eminentemente  ativo  que  produz  idéias  e  é  capaz  de  modelar  , de  maneira  particular  e  
intransferível, os  dados  que  provêm  do  exterior? 

• Em  que  consiste  a  verdade? 
• Quais  são  as  fontes  do  conhecimento  e  qual  o  grau   de  confiabilidade  das  mesmas? 

 
                                                        Conhecimento 
� Idéia, noção, informação, notícia, experiência; discernimento; saber, conhecer, estar informado  de  (  

Caldas  Aulete, 1958:1093). 
� Ato  ou  efeito  de  conhecer;  idéia, noção, informação,notícia,  ciência, prática  da  vida, experiência; 

discernimento, critério, apreciação;  consciência  de  si  mesmo.  No  sentido  mais  amplo, atributo 
geral  que  têm os  seres  vivos    de  reagir  ativamente  ao  mundo  circundante, na  medida  da  sua  
organização  biológica  e  no  sentido  da  sua  sobrevivência;  experiência.  A  posição, pelo  
pensamento,  de  um  objeto  como  objeto, variando  o  grau  de  passividade  ou  de  atividade    
que  se  admitam  nessa  posição.  A  apropriação  do  objeto  pelo  pensamento, como    quer  que  
se  conceba  essa  apropriação:  como    definição, como  percepção  clara, apreensão  completa, 
análise, etc.  (  Aurélio, 1986:365) 

 
O  conjunto  de  questões  anteriormente  formuladas  é  objeto  de  estudo  da  teoria  do  

conhecimento, gnoseologia, crítica  do  conhecimento  ou  epistemologia.  Segundo  Abbagnano (1982:169),  
todos  esses  nomes  têm o  mesmo  significado.  Ao  contrário  do  que  se  crê, não  indicam  uma  
disciplina  filosófica  como  a  ética, a  estética  ou  a  lógica, mas  sim  o  tratamento  de  um problema  
específico, que  é o  da  realidade  das  coisas. 

 
 
 

INSTITUTO EDUCACIONAL NOSSA SENHORA DA ALEGRIA  
 
Disciplina: METODOLOGIA E DIDÁTICA DO ENSINO SUPERIOR 
Docente: Prof.  Me Cláudio Silva  



 2

 
                                                             Epistemologia 
 

� Do  grego  episteme  ( ciência)  +  logos  (  tratado) +  ia:  em sentido  amplo, é  sinônimo  de  
gnoseologia, teoria  do  conhecimento e  crítica  do  conhecimento  e  tem  por  objeto  de  estudo o  
problema  do  conhecimento, sua  origem, sua  natureza, seu  valor  e  limites.  Em sentido   estrito, é 
também  chamada de  filosofia  da  ciência  e  tem  por  objeto  de  estudo  os problemas  dos  
fundamentos  das  distintas  ciências, seus métodos  e  o  valor  da  ciência  como  atividade  
humana. 

 
                                                               Gnoseologia 
 

� Do  grego gnosis  (  conhecimento)  +  logos  (  tratado)  +  ia:  sinônimo  de  teoria  do  
conhecimento,  crítica  do  conhecimento  e  epistemologia  (  em sentido  amplo)  e  consiste  no  
estudo  reflexivo,  crítico  e descritivo  da origem, essência  e  limites  do  conhecimento. 

 
O  conhecimento  pressupõe  a  existência  de  um sujeito  conhecedor  e  de  um objeto  a  ser  

conhecido  mediados  pelo  ato  de  conhecer:  “é  a  relação  estabelecida  entre  sujeito  e  objeto, na  qual  
o  sujeito apreende  informações   a  respeito  do  objeto.  É  a  atividade  do  psiquismo  humano  que  torna  
presente  à  sensibilidade ou  à  inteligência  um  determinado  conteúdo,  seja  ele  do  campo  empírico  ou  
do  próprio  campo  ideal” (  Severino, 1992:38). 

 
O  sujeito  aprende um objeto  e  torna-o  presente  aos  sentidos  ou  à  inteligência.  Dessa  forma, o  

ser  humano, paulatinamente, vai  conhecendo,  compreendendo  cada  vez  mais  e  melhor  a  realidade  
que  o  circunda: 

 
  O  conhecimento  é  a  compreensão  inteligível  da  realidade, que  o  sujeito humano  

adquire  através    de  sua  confrontação  com  essa mesma  realidade. Ou  seja,  a  realidade  exterior  
adquire, no  interior  do  ser  humano, uma  forma  abstrata  pensada, que  lhe  permite  saber  e  dizer  o  
que  essa  realidade  é.  A  realidade exterior  se  faz  presente  no  interior    do  sujeito  do  pensamento.  A  
realidade, através  do  conhecimento, deixa  de  ser  uma  incógnita, uma  coisa  opaca, para  se  tornar  
algo  compreendido,  translúcido  (  Luckesi,  1990:  122). 

 
O  conhecimento, pois, consiste  na  apropriação  intelectual  de  um    conjunto  de  dados  empíricos  

ou  ideais, com  a  finalidade  de  dominá-los  e  utilizá-los  para  entendimento  e  elucidação  da  realidade. 
 
De  onde  vem  o  conhecimento? 
 
A  necessidade  de  inteligibilidade  do  processo  de  conhecimento  humano  não  é  recente.  Os  

filósofos  gregos   tinham como  objeto  de  suas  especulações  o  significado  e  as  condições  necessárias  
para  efetivação    do  ato  de  conhecer.  No  entanto,  essas  reflexões  revestiam-se  de  um caráter  
puramente  ontológico:  buscava-se  a  essência  do  ser. 

 
A  teoria  do  conhecimento  propriamente  dita  tem início  na  Idade  Moderna , no  século  XVII,  com a  

revolução  científica  empreendida  por  Galileu  e  outros  cientistas  que,  ao  criarem  um novo  modelo  de  
investigação  do  mundo  fenomenal  e  ao  redefinirem  o  papel  das  ciências particulares, despertaram  
nos  filósofos  uma  preocupação  com os  fundamentos, as  possibilidades, os  limites  e  o  alcance  do  
conhecimento  humano  e  uma  certa  reserva  contra  os  argumentos  de  autoridade  que  prevaleceram 
durante  toda  a  Idade  Média. 

 
Filósofos  como  Descartes, Bacon, Leibniz, Espinoza, Locke, Berkeley  e  Hume  são  autores da  

revolução  epistemológica, que  tem  origem  na  Idade  Moderna, e  responsáveis  pelo  surgimento  de  
duas  grandes  correntes  que  traduzem o  sentido  dos  novos  tempos:  o  racionalismo  e  o  empirismo. 

 



 3

Se  você  vem acompanhando  com atenção  a  leitura  do  texto, deve    se  recordar  que  o  
conhecimento  é  uma  relação  que  se  estabelece  entre  o  sujeito  e  o  objeto. O  sujeito  conhecedor  
aprende  o  objeto  conhecido  e  este, por  sua  vez, determina  o  pensamento daquele.  Tal  processo  
pode  despertar  em você  algumas  questões:  É  o  sujeito  quem se  dirige  aos  objetos, tornando-os  
conhecidos e  imprimindo-lhes  um significado?  São  os  objetos  que  estimulam  a  percepção  humana  e  
convidam  o  sujeito  a  conhece-los  racionalmente?  O  racionalismo  e  o  empirismo  fornecem  
orientações  paralelas  a  tais  questões. 

 
Eu  existo  porque  eu  penso 
 
René  Descartes  (  1596-1650), filósofo  francês, e  reconhecidamente  o  “ pai da  filosofia  moderna”, é  

o  principal  representante  do  racionalismo, cujos  fundamentos  se  encontram  em suas  obras  Discurso  
sobre  o  método  e  Meditações  metafísicas. Movido  pelo  espírito  científico  da  época  e  apoiado  na  
matemática, uma    de  suas  paixões, Descartes  encaminha  suas  reflexões  filosóficas  em direção  à  
verdade. A  percepção  de  que  o  homem  se  engana  com facilidade  e  de  que  os  conhecimentos  
provenientes  dos  sentidos  são  muitas  vezes  duvidosos,  impulsiona  Descartes na  busca    de  certezas  
inabaláveis. 

 
Dessa  maneira, ele  encontra  na  dúvida  um caminho  seguro  para   encontrar  a  verdade:  “ Converte  

a  dúvida  em método.  Começa  duvidando  de  tudo, das  afirmações  do  senso  comum, dos  argumentos  
da  autoridade, do  testemunho  dos  sentidos  , das  in formações da  consciência, das  verdades  
deduzidas  pelo  raciocínio, da  realidade  do  mundo  exterior  e  da  realidade  do  seu  próprio  corpo” 
(Aranha  e  Martins, 1986:166). 

 
A  dúvida  metódica  conduz  Descartes  a  um primeiro  conjunto  de  verdades: “ Eu  duvido, isso  é  

certo. Se  duvido, é  porque  eu  penso, isso  também é  certo.  Se  eu  penso, eu  existo:  é  certo  que  eu  
existo  porque  eu  penso”. 

 
Cogito, ergo sum,  isto  é,  “ Penso, logo  existo”:  eis  a  primeira  certeza  cartesiana, da  qual  é  

possível  ter-se  uma  idéia  clara  e  distinta.  O  Cogito  cartesiano  (  “eu  penso”)  fundamenta  a  
possibilidade  da  ciência:  admitem-se  como  verdade  apenas  idéias  claras  e  distintas.  A  evidência  
racional  é  o  critério  que  deve  guiar  todo  ser  humano  na  construção  do  conhecimento.  Assim,  é  
possível  perceber  a  ênfase  no  sujeito  conhecedor  -  todo  conhecimento  resulta  exclusivamente  do  
próprio  ato  de  pensar. 

 
 Quem conhece  é  o  sujeito, o  espírito  humano, a  razão. Mas  o  objeto  primeiro  de  seu  

conhecimento  é  o  próprio  ato  de  conhecimento, portanto, o  próprio  sujeito, ou  seja, nós  só 
conhecemos  com segurança  e  certeza  o  mundo  da  consciência, as  nossas próprias  idéias, sendo  que  
as  idéias  fundamentais  são  como  que  inatas, intrínsecas  à  própria  subjetividade.  Elas  são  
constitutivas  do  nosso  eu  (  Severino, 1992:102). 

 
Nesse  sentido, as  idéias  são  inatas, não  porque  os  homens  já  nascem  com elas, mas  sim  porque  

elas resultam  do  próprio  ato  de  pensar.  As  idéias  claras  e  distintas  representam  o  conteúdo possível  
do  conhecimento  humano  sobre  o  real.  O  real  só  pode  ser  conhecido  a  partir  das  idéias  que  
resultam  da  atividade  do  pensamento.Apenas o  uso correto  da  razão garante  um conhecimento  
evidente  e  certo. 

 
Minhas  idéias  provêm  das  experiências  sensívei s 
 
Se  para  o  racionalismo  (  do  latim  ratio, “razão”)  a  origem  do  conhecimento  se  encontra  na  

razão, instrumento  único  e  exclusivo  capaz  de  conhecer  a  verdade  , para  o  empirismo  (  do  grego  
empeiria, “experiência” )  a  mente  humana  é  uma  folha  de  papel em branco preenchida  exclusivamente  
com os  dados   provindos  da  experiência  sensível, externa  ou  interna. 

 



 4

Francis  Bacon (  1561-1626), filósofo  inglês, é  um dos  representantes  do  empirismo,  bem como  o  
defensor  de  um novo  caminho   para  se  fazer  ciência, através  do  método  indutivo  experimental.  Em 
sua  obra  Novum  Organum  (  Novo  Instrumento)  , se  opõe  à  lógica  aristotélica, essencialmente  
dedutiva, e  propõe  a  indução  como  um  novo  instrumento  de  pensamento, ou  seja,  como  método  de  
descoberta  da  realidade  fenomenal.  Ele  é  considerado  um dos  fundadores  do  pensamento  moderno  
por  ter  sido  o  primeiro  a  expor  de  forma  sistemática  o  método  indutivo, contribuindo  positivamente  
para  o  desenvolvimento  das  ciências  da  natureza  -  física, química, biologia, etc.  (...) 

 
No  âmbito  das  ciências  modernas, Bacon  cumpre  um papel  orientador,  por  sua  ação  contra  os  

preconceitos  e  as  falsas  noções  , denominados  ídolos, que  acabam  por  dificultar  a  tarefa  de  
conhecer  e  compreender a  realidade, de  fazer  ciência  e  ter  acesso  à  verdade. 

 
Para  Bacon, saber  é  poder, portanto  é  necessário  afastar  os  ídolos, as  falsas  noções  que  

ocupam  a  mente  humana  e  impedem  a  construção  do  conhecimento científico. 
 
Ídolos  da  tribo   (  idola  tribus): inerentes  à  própria  natureza  humana.  São  responsáveis  por  uma  

apreensão  simplificada  do  universo  e  dão  origem  às  superstições. Levam  os  homens  a  crer 
erroneamente na  infalibilidade  dos  sentidos como  fonte  dos  conhecimentos. 

 
Ídolos  da  caverna   (  idola  specus):  erros  que  têm origem  nos  : “homens  enquanto  indivíduos”. 

Cada  pessoa  tende    a  interpretar  os  fatos  de  acordo  com    sua  visão  pessoal, sua  educação, seus  
hábitos e  crenças  e, muitas  vezes,  “ distorce  a  luz  da  natureza”. 

 
Ídolos  do  foro  (  idola  fori):  têm origem  na  comunicação  entre  os  homens  e  no  uso  ambíguo  

que  se  faz  das  palavras.  As palavras  impostas  de  maneira  imprópria  e  inepta, bloqueiam  
espantosamente  o  intelecto”. 

 
Ídolos  do  teatro  (  idola  theatri):  oriundos  dos  diversos  sistemas  filosóficos  e  das    falsas  regras  

da  demonstração.  Em nome  dos  ídolos  do  teatro, Bacon  faz uma  severa  crítica  a  seus  antecessores, 
especialmente  Aristóteles. 

 
Uma  vez  destruídos  os  ídolos, é  possível  fazer  ciência, utilizando  um novo  método  de  

investigação  da  natureza, denominado  indução, a  principal  contribuição  de  Bacon   para  a  evolução  
do  pensamento  epistemológico  moderno. 

 
John  Locke  (  1632-1704), também  filósofo  inglês, expõe  em sua  obra  Ensaio  acerca  do  

entendimento  humano, os  fundamentos  do  empirismo. Tem  como  finalidade  principal  “investigar  a  
origem, certeza  e  extensão  do  conhecimento  humano”. Para  Locke, a  mente  humana  é  uma  folha  de  
papel  em branco  (  tabula  rasa)  e  todas  as  idéias  têm origem  em duas  fontes, a  sensação  e  a 
reflexão. Diz  ele: 

 
Suponhamos  , pois,  que  a  mente  é  , como  dissemos,  um papel em branco, desprovido  de  todos  os  
caracteres, sem quaisquer  idéias;  como  ela  será  suprida? De  onde    lhe  provém  este  vasto  estoque, que  a  
ativa  e  que  a  ilimitada  fantasia  do  homem  pintou  nela  uma  variedade  quase  infinita?  De  onde  apreende  
todos  os  materiais  da  razão  e  do conhecimento?  a  isso  respondo, numa  palavra,  da  experiência. Todo o  
nosso  conhecimento  está  nela  fundado,  e  dela  deriva  fundamentalmente  o  próprio  conhecimento. 
Empregada tanto  nos  objetos  sensíveis  externos  como  nas  operações  internas    de  nossas  mentes, que  
são  por  nós  mesmos  percebidas  e  refletidas, nossa  observação  supre  nossos entendimentos  com  todos  os  
materiais  do  pensamento.  Dessas  duas  fontes  jorram  todas  as  nossas  idéias, ou  as  que  possivelmente  
teremos  (  Locke, 1973:  165). 

 
Em  primeiro  lugar, os  sentidos  percebem  os  objetos   sensíveis  e  imprimem  na  mente  as  

imagens  desses  objetos. Nisso  consiste  a  sensação, uma  experiência  externa, primeira  fonte  das  
idéias  para  efetivar  o  conhecimento  humano.  Em  segundo  lugar, as  operações da  própria  mente  
sobre  as  idéias  que  já possui  constituem  a  segunda  fonte das   idéias, denominada  reflexão, uma  
experiência  interna,  que  consiste  na  percepção  das  operações  que  a  própria  mente  realiza  -   “ a  



 5

percepção,  o  pensamento, o  duvidar  , o  crer, o  raciocinar, o  conhecer, o  querer  e  todos  os  diferentes  
atos  de  nossas  próprias  mentes” (  Locke, 1973:  166). 

 
Para  Locke, não  há  idéias inatas, como  afirmava  Descartes.  O  conhecimento  só  ocorre  por  meio  

das  experiências  sensíveis.  Só  é  possível  conhecer  aquilo  que  é inicialmente  percebido  e  registrado  
pelos  sentidos,  que  fornecem  material  para  o  trabalho  posterior  da  razão. 

 
Valorização  da  razão  ou  dos  sentidos 
 
Os  racionalistas  enfatizam  o  uso  exclusivo da  razão, que  produz  todo  e  qualquer  conhecimento. 

Os  empiristas  valorizam  a  percepção  dos  sentidos  que  desencadeia  e  determina  o  ato  de  conhecer.  
A  partir  do  século  XVII, a  resposta  para  a  questão  sobre  a  origem do  conhecimento humano  se  
encontra  formulada  em duas  correntes  opostas:  o  racionalismo    e  o  empirismo. 

 
O  racionalismo  fundamenta  a  teoria do  conhecimento  na  supervalorização  da  razão  como  o  

único  instrumento  capaz    de  atingir  verdades  universais, sobre  as  quais  se  assentam  as  bases    de  
uma  ciência  pretensamente  infalível. 

 
Já  o  empirismo fundamenta  a  teoria  do  conhecimento  na  experiência, supervalorizando  os  

sentidos  e  relativizando  as  operações    subseqüentes  da  razão, na  busca    da  verdade, cujo  caráter 
universal  e  absoluto  é  questionado.  Os  empiristas  têm  na  realidade  concreta  e  visível  os  subsídios  
para  a  construção  do  verdadeiro  conhecimento. 

 
 
É  possível  o  conhecimento? 
 
Para tal pergunta, há  duas  respostas  radicais:  o  ceticismo, que  afirma  a  impossibilidade  de  se  

conhecer  a  verdade, e  o  dogmatismo, que  diz  o  contrário. 
 
Você, certamente, já  ouviu estas  afirmações:  “Fulano  é  cético, ele  não  acredita  em nada!” ou  “ 

Beltrano  é  dogmático, radical.  Não  muda  sua  postura  por  nada  deste  mundo!” 
 
 
 
 

                                      Ceticismo/ ce pticismo 
� Do  grego  skeptomai (  examino),  é  a  doutrina  segundo  a  qual  o  espírito  humano  nada  pode  

conhecer  com certeza;  conclui  pela  suspensão  do  juízo  e  pela  dúvida  permanente  (  Aranha  e  
Martins, 1986:42) 

 
Para  os  céticos, o  conhecimento  verdadeiro, certo  e  definitivo  sobre  algo  pode  ser  

constantemente  buscado.  No    entanto,  jamais  será  atingido. Dessa  forma, o  ceticismo  nega  a  
possibilidade  do  conhecimento  e  o  acesso  a  qualquer  tipo  de  certeza. Górgias  (483-375 a .C. ),  
filósofo  grego, é  um  dos  principais  representantes  dessa  postura  filosófica. Para  ele,  “ nada  existe;  
se  alguma  coisa  existe, ela  é  inconcebível  ou  incognoscível; caso  pudesse  ser  conhecida, seria  
incomunicável  aos  outros”. 

 
 
                                                        Dogmatismo 
� Do  grego dogmatikós  (  que  se  funda  em princípios;  relativo  a  uma    doutrina):  1.  Toda  

doutrina  que  professa   a  capacidade  do  homem  de  atingir  a  certeza  absoluta.  2.  Toda  
atitude  de  conhecimento  que  consiste  em acreditar  estar   de  posse    da  certeza  ou  da  
verdade  antes  de  fazer  crítica  da  faculdade  de  conhecer  (  Kant). 3.  Toda  atitude que  consiste  
em afirmar  algo  de  modo  categórico, peremptório e  intransigente, sem provas  daquilo  que  se  
afirma  (  Japiassu, 1986:249). 



 6

 
 

Uma  pessoa  dogmática  possui  uma  forma  de  pensar  que  pode  ser  esboçada  da  seguinte  
maneira:  há  um  conjunto de  verdades  sobre  x,  y e  z.   Essas  verdades  são  conhecidas  pelo  
indivíduo dogmático  e  não    exigem  justificação racional  e  nem  tampouco  estão sujeitas  à  crítica  
racional. Todos  devem  aceitá-las    como  tais  e  quem não  as  aceitar  incorre  em erro  e  não  deve  ser  
tolerado. 

 
Contrariamente  ao  ceticismo, o  dogmatismo  defende  a  existência  de  verdades  absolutas  e  

indiscutíveis.  Dessa  forma, a  adesão  incondicional  a  princípios  tidos  como  irrefutáveis  , bem    como    
a  imposição  de  doutrinas  não  comprovadas  de  modo  algum, são  traços  característicos  daqueles  que  
aderem  ao dogmatismo. 

 
Segundo  Aranha  e  Martins  (1986:51), o  ceticismo  e  o  dogmatismo, embora  sejam posturas  

antagônicas,  compartilham  uma  visão  imobilista    do  mundo:  “   o  dogmático  atingiu  uma  certeza  e  
nela  permanece  ;  o  cético  anseia  pela  certeza  e  decide    que  ela  é  inalcançável”.  

 
A  evolução dos  paradigmas  epistemológicos 
 
 
Durante  a  Idade  Antiga  e  a  Idade  Média  prevaleceu  o  modo  metafísico  de  pensar, segundo  o  

qual  busca-se  conhecer  e  compreender  os  seres  por  meio  da  apreensão  e  inteligibilidade  da  
essência  de  cada  um deles. 

 
Dá-se  o  nome    de  ser  ou  ente    a  tudo  o  que  existe.  Entende-se  por  essência  a  natureza  

própria   de  cada  ser,  isto  é, aquilo  que  faz  com  que  cada  ente  seja  ele  mesmo  e  não  outro.  
Dessa  maneira,  a  metafísica tem  como  objeto  de  estudo  a  essência  e  a  existência  do  ser.  Tudo  (  
ser  ou  ente)  o  que  existe  (  existência),  e    existe  de  um  modo  particular, peculiar (  essência), é  alvo  
de  investigação  do  pensamento  metafísico. 

 
 
 
                                                         Metafísica 
� Do  grego  meta  physica (  “ depois  dos  tratados  da  física”), é  a  parte  da  filosofia  que  estuda  o  

“ ser  enquanto  ser”,  isto  é,  o  ser  independentemente  de  suas  determinações  particulares;  
estudo  do  ser  absoluto  e  dos  primeiros  princípios.  Exemplos  de problemas metafísicos: a  
essência  do  universo  (  cosmologia  racional);  a  existência da  alma  (  psicologia  racional);  a  
existência  de  Deus  (  teologia  racional  ou  teodicéia)  (  Aranha  e  Martins, 1986:429)  . O  termo  
metafísica  é muitas  vezes  empregado  como  sinônimo de  ontologia. 

 
 
O  homem interroga  porque  não  sabe 
 
 De  volta  ao  passado,  caminhando  ao  encontro  dos  filósofos  gregos,é  possível perceber  o  
predomínio  de três  tipos  de  problemas:  cosmológico, antropológico  e  metafísico. 
 
  Entre  os    filósofos  pré-socráticos, prevaleceu a  necessidade  de  direcionar  o  conhecimento  
para  a  busca  da origem   (  arché)  do  universo. Desejavam  conhecer  e  compreender  de  onde  vinha  o  
mundo, quem ou  o que  o  fez;  do  que  era  constituído.  Voltaram  a  atenção  para  os  problemas  
cosmológicos (  kosmos,  “mundo”, “universo”) 
 
 Os  sofistas, especialistas  na  arte  de    bem falar,  tinham  como  finalidade  preparar  o  homem  
grego  para  ser  cidadão, político, isto  é, um habitante  da  polis, capaz  de  argumentar  e defender  seus  
pontos   de  vista,  no  exercício  cotidiano  da  democracia grega.  Preocupavam-se  em ensinar  os  
homens  a falar  bem, independentemente    da  verdade  ou  falsidade    de  suas  afirmações. É  fácil  



 7

perceber  que  o  conceito  de  verdade  se  tornou  relativo, impossibilitando   a  construção  de  toda    e  
qualquer  ciência. 
 
 Se  de  um lado  o  foco  de  atenção  dos  sofistas  se  dirigiu  para  os  problemas  antropológicos  (  
antropos,  “homem”),   elegendo  o  ser  humano  como  objeto  de  suas  preocupações, de  outro  
desvirtuaram  a  possibilidade  de  apreensão  de  conhecimentos  verdadeiros, ao  transformarem  o  
homem  na  medida  de  todas  as  coisas. 
 
 Sócrates (479-399 a .C.), movido  pela  necessidade  de  superar o  relativismo  e  o  ceticismo  dos  
sofistas  e  convencido  da  importância  de  fazer  ciência  fundamentada  em verdades  universais  (  unus 
versus  allia,  “ uma  que  se  opõe  a  todas  as  outras”;  “ aquelas  que  têm  validade  em qualquer  lugar, 
em qualquer  tempo  e  para  qualquer  indivíduo”,  resgatou  o  objeto  de  estudo  dos  sofistas  (  o  
homem)  e  passou  a  examina-lo  utilizando  um método  que  se  processa  em duas  etapas:  ironia  e  
maiêutica.      
  
 Por  meio  de  perguntas e  respostas  rápidas, Sócrates  levava  o  seu  interlocutor  a  reconhecer  o  
seu  falso  conhecimento    e  sua  ignorância:  “ Só  sei  que  nada  sei”.  Tal  era  o  objetivo  da  ironia  (  do  
grego  eironéia,   que  quer  dizer  :  “ eu  interrogo”).  Despojado  das  falsas  verdades, nasce  dentro  do  
homem  o  desejo  de  saber, de  construir  o  conhecimento  adequado.  Dessa  forma, através  da  
maiêutica  (  do  grego  maieutiqué/tecné,  que  quer  dizer:  “ a  arte  de dar  à  luz”), Sócrates  auxiliava  os  
homens  a  darem  à  luz    a  verdade, fundamento  possível  de  toda  ciência. 
 
 Os  pré-socráticos  se  detiveram  no  exame  de  problemas  cosmológicos;  os  sofistas  e  
Sócrates, embora  motivados  por  finalidades  e  objetivos  absolutamente  diversos, se  voltaram  para  o  
estudo  dos  problemas    antropológicos.  Platão  (  420-348 a . C.  )  e  Aristóteles  (  385-322 a . C.)  
elegeram  os  problemas  metafísicos  como  alvo  da  filosofia. 
 
 Platão  e  Aristóteles, também  preocupados com  a  busca  da  verdade  para  fazer  ciência  e  
superar  o  domínio  da  opinião  (  do  grego, doxa), retomaram  uma  questão  vital  e  polêmica  instaurada  
por  dois  filósofos  pré-socráticos :  Heráclito  e  Parmênides  de  Eléia. 
 
 Para  Heráclito  (  535-465  a .C. ), a  essência  do  universo  reside  no  movimento.  Diz  ele:  “ o  
que  existe  não  é o  ser, mas  o  que  vem  a  ser. Nada  há  de  real, além  do  movimento.  Tudo  muda, 
nada  permanece”. Dessa  maneira,  ele  inviabilizou  o  conhecimento, já  que  não era  possível  
estabelecer  qualquer  tipo  de  relação  entre  sujeito  e  objeto, ambos    em  constante  mudança. 
 
 Para  Parmênides  (  529-490  a. C.), a  única  realidade  é  o  ser. Diz  ele:  “ O  ser  é  e  não  pode  
não  ser.  O  ser  é  eterno, imóvel, sem começo  e  sem  fim”.  Dessa  forma, só  o  ser  existe  e  só  o  ser   
é  real  e  só  pode  ser  pensado  e  conhecido  o  que  é  real;  o  ser.  Para  Parmênides, o  movimento  é  
aparente  e  a  realidade   sensível, uma  ilusão.  Identifica  ser  e  conhecer:  só  é  possível  conhecer  
aquilo  que  é. 
 
 Não  é  difícil  perceber  o  problema  metafísico  que  se  estabeleceu  com ambos  os  filósofos:    a  
conciliação  entre  o  devir    (  constante  vir - a - ser)  e  o  ser, bem como  o  valor do duplo  conhecimento, 
quer  dos  sentidos  (  Hreráclito), quer  da  razão  (  Parmênides). 
 
 Platão  tentou  superar  essas  dificuldades  através   do  dualismo:  propôs  a  existência  de  dois  
mundos , o  mundo  sensível, das  aparências, domínio  da  opinião, onde  viviam  os  homens,  e  o  mundo  
das  Idéias, eterno,  imutável e  verdadeiro, domínio  da ciência, do  qual  o  mundo  sensível  é  apenas  
uma  cópia  imperfeita.  Assim,  as  idéias  se  tornaram  o  único  objeto  possível  do  conhecimento. 
 
 A  alma  inteligente, enquanto  unida  ao  corpo  mortal, aos  poucos  lembra-se  das  idéias  que  um 
dia    contemplou  , ao  tomar  contato  com  o   mundo  sensível, através  de  um processo  de  recordação, 
de  reminiscência.  Quando  purificada  , após  a  morte,  retorna  ao  mundo  das  idéias, única  realidade  
possível  e  inquestionável, apreendida  agora  em caráter  absoluto. 



 8

 
 O  conhecimento, para  Platão, tem início  no  contato   com os  objetos  sensíveis  que  permitem  à  
alma  inteligente  ou  a  razão  recordar-se  das  Idéias  inatas  e  verdadeiras  que  um dia  já contemplou.  
O  processo chega  ao  final  com a  contemplação  das  Idéias. 
 

 A  realidade  sem forma, sem cor, impalpável  só  pode  ser  contemplada  pela  inteligência, que é  o  
guia  da  alma.  E é  na  Idéia  Eterna  que  reside a  ciência  perfeita, aquela  que abarca  toda  a  verdade. O  
pensamento de  um Deus  nutre-se  de  inteligência  e  de  ciência  puras.  O  mesmo  se  dá  com  todas  as  
almas  que  procuram  receber o  alimento  que  lhes  convém.  Quando  a  alma, depois  da evolução  pela  qual 
passa, chega  a  conhecer  as  essências, esse  conhecimento  das  verdades  puras  a  mergulha    na  maior  das  
felicidades.  Depois  de  haver  contemplado   essas  essências,  volta  a  alma  ao  seu  ponto  de  partida.  Mas, 
durante  a  revolução  pela  qual  passou, ela  pôde  contemplar  a  Justiça, a  Ciência  -  não  estas  que  
conhecemos, sujeitas  às  mudanças   e  que  se  diferenciam  segundo  os  objetos  -  mas  a  Ciência  que  tem 
por  objeto  o  Ser dos  Seres. Quando  assim  contemplou  as   essências, quando  se  saciou  da  sua  sede  de  
conhecimento, a  alma  mergulha  novamente  no  interior  do  céu  e  volta  ao  seu pouso (  Platão, 1971:226). 

 
 Ao  eleger  as  idéias  como  objeto  e  fonte exclusiva  do  verdadeiro  conhecimento, Platão  abriu  
caminho  para  o  idealismo ou  racionalismo  idealista, que  vigorou  a  partir  da  Idade  Moderna. 
 
 
 
 
     Idealismo 

� Doutrina  que  afirma  que  a  realidade  das  idéias, independentes  e  superiores  ao  mundo  
sensível  (  Platão).  2. Idealismo  transcendental:  doutrina  que  define  os  fenômenos  como  
simples  representações, não  como  coisas  em si.  (  Kant). 3. Doutrina  que  afirma  que  a  
realidade primeira  é  o  pensamento, todas  as  coisas  materiais  sendo simples  produto do  ato  de  
pensar  (  Japiassu, 1986:  250). 

 
          Idéia 
� Do  grego  eidos.  1.  Simples  representação  mental  de  um objeto  de  pensamento.  2. 

Representação  abstrata  e  geral  de  um objeto  dado  na  experiência.  3. Essência  ou  forma  
inteligível, eterna  ou  imutável, da  qual  participam  todas  as  coisas  sensíveis  passageiras  e  
imperfeitas,  contemplada  pela  alma  antes  de  estar  unida  ao  corpo  (  Platão).  4.  Conceito  
inato  que  nos  foi  dado  por  Deus  e  nos  permite  conhecer  de  modo  evidente  as  leis  da  
natureza  (  Descartes). 5. Conceito  necessário  da  razão  ao  qual  nenhum  objeto  que  lhe  
corresponde  pode  ser  dado  nos  sentidos  , sendo, por  isso, incognoscível (  Kant) (  Japiassu, 
1986:251). 

 
 
 Aristóteles, discípulo  de  Platão, perante  a  polêmica  instaurada  por  Heráclito  e  
Parmênides, optou  por  uma  solução  bastante  diferente  daquela  adotada  por seu  mestre. As  idéias  ou  
essências    não  existem em  um mundo  à  parte. Elas  se  encontram presentes  em cada  ser  e  podem  
ser  conhecidas  por  meio  da  abstração, operação  realizada  pela  inteligência  a  partir  dos  dados  
obtidos  pelos  sentidos  por  meio  da percepção sensível. 
 
 Para  Aristóteles, todo  ser  é  composto  de  dois  princípios:  matéria  e  forma.  Todo ser  é, 
existe porque possui  uma  matéria  , mas  o  que o  diferencia  dos  demais  seres  a  forma, a  essência, 
retirada  de  cada  ente  em particular  pela  razão. Tal processo  é  denominado  por  Aristóteles  de  
abstração, que  se  segue ao  conhecimento  sensível, primeiro  instrumento  para  a  intelecção  do  ser  em 
geral. 
 
 Além  da matéria  e  forma, há  outros  princípios  componentes  do ser:  ato, princípio  da  
perfeição  , pelo  qual  todo  ser é;  e  potência, princípio  de  imperfeição, pelo  qual  todo  ser  pode  mudar, 
se  transformar  ou  vir  a  ser. 
 



 9

 O  processo  de  conhecimento  concebido  por  Aristóteles  tem  início  com  a  percepção  
dos  objetos  sensíveis, múltiplos, imperfeitos  e  mutáveis. Deles  ,a  inteligência abstrai  a  essência, una  e  
imutável, subsídio  teórico  para  elaboração  de  conceitos  universais, objeto  da  ciência  e  fundamento  
do  conhecimento  racional, ponto  de  chegada  da  filosofia aristotélica. 
 
 Enquanto  Platão  enfatizava  as  idéias, Aristóteles  reconheceu  no  mundo  das  coisas  
concretas  o  ponto  de  partida  para o  conhecimento  do  ser, reintegrando no  mundo  material  as  
essências  que  Platão  havia  transformado  em modelos  ideais  e  reais  de  tudo  o que  existe.  Assim,  a  
teoria  aristotélica  se  fundamenta no  realismo (  do  latim  res:  “ coisa”), tendência  filosófica  segundo  a  
qual  a  realidade existe independentemente  de  o  homem conhecê-la  ou  não,  e  o  conhecimento  tem 
origem  na  experiência  sensível, na  percepção    das  coisas  reais, concretas  e  particulares, nas  quais  
se  encontram alojadas  as  essências, extraídas  pela  razão  para  elaborar  os  conceitos  universais  que  
permitem  a  elaboração  da  ciência.   
 
Conciliar  razão  e  fé 
 
 Durante  toda  a  Idade  Média, prevaleceu  a  necessidade  de  harmonizar  a  herança  
filosófica  greco-romana  com os  princípios  do  cristianismo.  Buscava-se  conciliar  razão  e  fé.  Os 
filósofos  medievais  encontraram  em Platão  e  Aristóteles  os  fundamentos  teóricos  para  efetivar  tal  
conciliação. De um lado ,  surgiram  os  seguidores  do  platonismo, entre  os  quais  deve-se  destacar 
Santo Agostinho  ( 354-430).  De  outro, os  adeptos  do  aristotelismo, cujo  maior  expoente  foi  Santo  
Tomás  de  Aquino (  1225-1274) 
 
 O  tomismo se  caracterizou  pela  tentativa  de  conciliar  a  autoridade   da  Igreja  com o 
saber  aristotélico.  A  síntese  efetivada  por  Santo  Tomás  de  Aquino, que  encontrou  em Aristóteles  os  
fundamentos  filosóficos  para  a  teologia  cristã, dominou  o  pensamento  medieval, essencialmente  
teocêntrico (  Deus  como  centro  de  tudo ). 
 
 
 
A  razão  que  tudo ilumina 
 
 O  Renascimento , ao  resgatar  o  antropocentrismo  (  o  homem    como  centro  do  universo), ao  
questionar  a  autoridade  papal, propiciando o surgimento  do  protestantismo  e   acabando  com a  
hegemonia    da  Igreja  católica, ao  recuperar  o racionalismo  naturalista  grego, abrindo  caminho  para  a  
construção  do  conhecimento  científico, preparou  o  terreno  para  a  atuação  do  homem  moderno, 
radicalmente  diferente  daquela  que caracterizou  o  homem  antigo  e  medieval. 
 
 O  saber  contemplativo, a  realidade  inquestionada  do  objeto  perante  o  sujeito  conhecedor, a  
força  persuasiva  do  princípio  da  autoridade, peculiar do  pensamento  teocêntrico  cristão, o  
conhecimento  metafísico das  essências, traços  distintivos  e  marcantes do  pensamento  antigo  e  
medieval, passaram  a  ser  questionados  pelo  homem  moderno, que  elegeu  as  questões  
epistemológicas  como  objeto  central  de  estudo  da  filosofia. 
 
 Os  filósofos  modernos  traçaram  os  novos  rumos  do  conhecimento  filosófico  que  se  
estabeleceu  daí  em diante, voltado  para  a  indagação  da  real  e  verdadeira  possibilidade  de  o  homem  
conhecer  a  realidade  que  o  cerca. 
 
 Se,  durante  a  Idade Antiga  e  Média, a  realidade  do  mundo  era  inquestionada, enfatizando-se  
a  existência  do  objeto, conhecido  através  da apreensão  de  sua  essência, o  que  determinou  o  modo  
metafísico  de  pensar, na  Idade Moderna,  surgiram duas  posturas  epistemológicas, o  racionalismo  e  o  
empirismo  (...), que  resguardadas  suas  diferenças, têm  em comum  a  ênfase  no  sujeito  conhecedor. 
 
 A  crença  no  poder  ilimitado  da  razão, que  marcou  o  pensamento  moderno, atingiu o  seu  
apogeu  com o  iluminismo, no  século  XVIII, também conhecido    por  Século das   Luzes, Ilustração . 



 10

Como  o  próprio  nome  sugere, somente    as  “luzes” da  razão  natural  seriam capazes  de  indicar    e  
iluminar” o  caminho  de  acesso  para  se  atingir a  verdadeira  sabedoria.  O  uso  da  razão  era  
considerado  indispensável    para  o  conhecimento  e  compreensão  dos  fenômenos  naturais  e  sociais. 
 
 Immanuel  Kant  (  1724-1804), filósofo  alemão, foi  um dos  principais  representantes  do  
iluminismo. Em três  de  suas obras, Crítica  da razão  pura (1781), Crítica  da  razão  prática  (  (  1788)  e  
Crítica  da  faculdade  de  julgar (  1790), submeteu  a  razão a  um exame  criterioso  para  verificar  a  
possibilidade  , o  alcance  e  os  limites  da  razão  como instrumento  de  acesso ao  conhecimento. Daí  a  
sua  filosofia  ser  também  denominada  de  “ criticismo  kantiano”.  
 
 Em sua  obra    Crítica  da  razão  pura, Kant  reconheceu a  existência  de  dois  tipos    de  
conhecimento:  o  conhecimento empírico  ou  a  posteriori, obtido  por  meio  da experiência sensível  , e  o  
conhecimento  puro ou  a  priori, que  independe  da  experiência  e  das  impressões  dos  sentidos  e  
produz    juízos  necessários  e  universais:  “a  linha  reta é  a  distância  mais  curta  entre  dois  pontos” -  
tal  juízo  se  refere  a  toda e  qualquer  linha  reta  (  daí  a  universalidade), bem  como,  sob  qualquer  
circunstância, a  linha  reta  é  sempre  a  mais  curta  (  daí  a  necessidade). 
  
 Kant  também fez  uma  distinção  entre  juízos  analíticos  e  juízos  sintéticos.  Os  juízos  analíticos  
são  aqueles  em  que  o  predicado  já  está  contido  no  sujeito:  “ o  triângulo  tem três  ângulos”;  “ todo  
solteiro não  é  casado”;  “ todos  os  corpos  são  extensos”. Tais  juízos  são  a  priori  (  não  dependem da  
experiência)  universais  e  necessários. No  entanto,  não  trazem  informações  novas  sobre  o  sujeito, 
não  enriquecem o  conhecimento  , apenas  tornam  mais  claro  aquilo  que  já  se  sabe  sobre  o  sujeito. 
 
 Os  juízos  sintéticos  são aqueles  em que  o  predicado  acrescenta  informações novas  sobre  o 
sujeito, ampliando  o conhecimento:  “ todos  os  corpos  são  pesados”;  “ os  corpos  se  movimentam.  A  
extensão  dos  corpos  é evidente.  Peso  e  movimento  são  predicados  obtidos    pela  experiência.  
Portanto,  os  juízos  sintéticos  são  a  posteriori  (  dependem  da  experiência  dos  sentidos)  contingentes,  
particulares. 
 
 A  contribuição  inovadora  de  Kant  residiu  nos  juízos  sintéticos  a  priori:  independem  da 
experiência:  portanto  são  universais e  necessários; enriquecem  , ampliam  e  fazem  o  conhecimento  
progredir. Tais  são os  juízos  com os  quais  a  matemática  e  a  física  trabalham.   
 
 Como se formulam  os  juízos  sintéticos  a  priori?  Para  Kant, não  é  o  objeto  que  determina   o  
conhecimento  do  sujeito.  Pelo  contrário, é  o  sujeito  quem produz  o  conhecimento, a  partir  de  
princípios  a  priori  que  sintetizam  os  dados  empíricos. 
 
 Kant  atribuiu  ao  sujeito  a  elaboração  do  conteúdo  do  conhecimento  por  intermédio  de  
condições  subjetivas  que  são  as  faculdades  e  suas respectivas  formas:  a  sensibilidade   e  as  formas    
a  priori  de  espaço  e  tempo;  o  entendimento  e  as  categorias  de  unidade, pluralidade, totalidade, 
realidade, negação, limitação, substância, causalidade, comunidade, possibilidade, existência  e  
necessidade. 
 
 Assim,  o  conhecimento  começa  com as  experiências  sensíveis  que  atingem os  sentidos:  a  
matéria  do conhecimento  são  as  impressões    que o  sujeito  recebe  dos  objetos  exteriores, de  
maneira  desorganizada, desordenada.  Esses  dados  empíricos  são  organizados  mental  e  logicamente  
pelo  espaço  e  tempo, formas  a  priori  da  sensibilidade. Para  Kant, espaço e tempo não são 
propriedades  inerentes  aos  objetos, mas  estruturas  subjetivas  que  permitem  ao  sujeito intuir  os  
objetos. Essas  intuições  são  pensadas  pelo  entendimento, também  a  partir  de  categorias  apriorísticas, 
dando  origem  aos  conceitos. 
 
 Para  Kant, não  é  possível  o  conhecimento  das  essências, das  coisas  em si  mesmas  (  
noúmena), mas  apenas  dos  fenômenos  ( phaenómena), daquilo  que  se  manifesta  à  consciência. Já  
que  o  conhecimento  é  um processo  de  síntese  dos  dados  empíricos elaborado  pelo  sujeito  
conhecedor  a  partir  de  estruturas  subjetivas  apriorísticas, a   possibilidade  do  conhecimento  metafísico 



 11

das  substâncias, entre  elas  Deus, o  mundo  e  a  alma, se  tornou  inviável, na  medida  em que  a  
experiência  sensível  de  tais  substâncias  também  é  inviável. A  existência  de  Deus, a imortalidade  da  
alma  e  a  liberdade  humana são  postuladas  pela  razão  prática  e  moral  e  jamais  conhecidas   pela  
razão  pura.  
 
 A  filosofia  kantiana  é  também  denominada  idealismo  transcendental:  o  sujeito  constrói  o  
conhecimento  e  dá  significado  e  sentido  à  realidade  a  partir  de  categorias  subjetivas  a  priori  (  
idealismo);  o  conhecimento  não  está  particularmente  voltado  para  os  objetos, mas   para  o  modo  de  
conhece-los  aprioristicamente  (  transcendental). 
 
 Kant  empreendeu  no  âmbito  da  filosofia  uma  “ revolução  copernicana” ao  atribuir  ao  sujeito  
um papel  determinante  no ato  de  conhecer.  Este  já  não  resulta, como  se  pensava  até  então, de  uma  
adequação  do  sujeito  a  uma  realidade  exterior  (  que  anteriormente tinha  o  papel  determinante  no  
processo), mas  sim de  uma  construção  mental  apriorística  do  espírito. Eis  o  que  Kant  diz  a  respeito: 
 
 
  A razão  só  vê o  que  ela  mesma produz  segundo  seu  projeto, que  ela  deve  ir  à  frente  
com princípios  dos  seus  juízos  segundo  leis  constantes  e  deve    obrigar  a  natureza  a  responder  às  
suas  perguntas, sem  deixar, porém, conduzir  por  ela como  se  estivesse  presa a  um laço. [...] Até  agora  
se  supôs    que  todo  o  nosso  conhecimento  deveria  regular-se  pelos  objetos;  porém  todas    as  
tentativas  de  estabelecer  algo  a  priori  sobre  ele  através  de  conceitos, por  meio dos  quais  o  nosso  
conhecimento  seria  ampliado, fracassaram  sob esta  pressuposição. [...] Admitindo-se  que  o  nosso  
conhecimento  de  experiência  se  regule  pelos  objetos  como  coisas  em si mesmas, ver-se-á  que  o  
incondicionado  não  pode  ser  pensado  sem  contradição; admitindo-se, em compensação, que  a  nossa  
representação  das  coisas como  nos  são  dadas  se regule não por  estas  como  coisas  em si  
mesmas,mas  antes estes  objetos  como  fenômenos  se regulem  pelo  nosso  modo  de  representação, 
ver-se-á  que  a  contradição  desaparece (  Kant, 1974:11-3). 
 
 O criticismo  kantiano, ao  efetuar  a  síntese  entre  o  racionalismo  e  o  empirismo, provocou  o  
surgimento  de  duas  correntes  filosóficas  divergentes:  de  um lado, os  idealistas  (  Fichte, Schelling  e  
Hegel), que,  enfatizando  a  postura  do  sujeito  como  construtor  do  conhecimento a  partir  de  categorias  
a  priori, concebem  a  realidade  como  produto  exclusivo  do  pensamento  humano;  de  outro lado, os 
positivistas (  em especial, Comte), que,  enfatizando  o  valor  da  experiência  sensível  como  fundamento  
epistemológico  das  ciências, elegem  o  real  como  objeto  de  investigação do  espírito  positivo, ao  qual  
cabe  descobrir  as  relações  invariáveis  entre  os  fenômenos, base  exclusiva  para  explicação  dos  fatos  
em termos  reais. 
 
 
Positivismo:  verificação e  experimentação 
 
 Augusto Comte  ( 1798-1857), filósofo  francês, foi  o  principal representante  do  positivismo, 
corrente  filosófica “ que  acompanha  , promove  e  estrutura  o  último  estágio  que  a  humanidade  teria  
atingido, fundado  e  condicionado  pela  ciência”. (  Simon, 1986:  120).  O  positivismo  se  ocupa  não  
apenas  da  fundamentação  e  classificação  das  ciências, mas  também  da  modificação  da  sociedade  e  
das  reformas  práticas  das  instituições,  através de  mecanismos  adequados  capazes  de  conduzi-la  a  
um  “estado  positivo”, fundamentado  nas  idéias  de  ordem e  progresso. 
 

Positivismo 
 

� Palavra  que  possui  um sentido  muito  amplo, podendo  designar  seja  uma  teoria  que  exclua  
toda  e  qualquer  negação, toda  e  qualquer  contradição  e  afirme  apenas  o  positivo,  o  idêntico, 
seja  uma  doutrina  que  considere  como  objeto  do  conhecimento  positivo somente  os  dados  
dos  sentidos  (  como  o  antigo  ceticismo   e  algumas  tendências  do  iluminismo).  Em seu  
sentido  mais  estrito, a  palavra  designa  a  doutrina  e  a  escola  fundadas  por  Augusto  Comte,  
no  século  XIX.  Seu  positivismo  compreende  não  só  uma  teoria  da  ciência, mas  também, e  



 12

simultaneamente, uma  determinada  concepção  da  história  e  uma  proposta  de  reforma  da 
sociedade  e  da  religião  (  Simon, 1986: 129-30). 

 
 

Comte  afirmou  ter  descoberto  uma  grande  lei  fundamental, segundo  a  qual  o  espírito  humano  
em sua  evolução  passou  por  três  estados:  o  estado  teológico, o  metafísico  e  o  positivo.  No  
estado  teológico, o espírito  humano  encontra  nos  agentes sobrenaturais  a  explicação  dos  
fenômenos;  no  estado  metafísico, os  fenômenos  são  explicados  não  mais  por  agentes   
sobrenaturais  (fetichismo, politeísmo  e  monismo)  mas  por  forças  abstratas;  e  , no  estado  positivo, 
o último  e  definitivo,  o  espírito  humano  encontra  a  ciência  e,  deixando  de  lado  a  investigação  
das  causas  primeiras e/ou  finais, se  atém  à  observação  dos  fatos, procurando  raciocinar  sobre  
eles  e  descobrir  as  relações  constantes  entre  os  fenômenos  observáveis, isto  é,  suas  leis. 

 
Para  Comte, a  ciência  é  a  forma  de  conhecimento  que: 
 
 a) se  caracteriza  pela  certeza  sensível de  uma  observação  sistemática  e  pela  certeza  

metódica  que  garante  o  acesso  adequado  aos  fenômenos  observados; b)  relaciona  os  fenômenos  
observados  a  princípios  que  permitem  combinar  as  observações  isoladas; c )  investiga  os  
fenômenos  buscando  suas  relações  constantes  de  concomitância  e  sucessão, isto  é  , suas  leis; 
d)  é  capaz  de  prever  e  controlar  os  fenômenos  para  a  construção  da  sociedade  positiva  (  
Simon, 1986:130) 

 
Motivado  pelo  êxito  concreto  da  ciência  newtoniana,  Comte  propôs  a  criação  das  ciências  

humanas  segundo  os  mesmos  critérios  das  ciências  naturais.  Daí  a  sua  tão  conhecida  
classificação  hierárquica  das  ciências, que  repousa  sobre  o  critério  do  maior  ou  menor  grau  de  
complexidade  crescente  e  generalidade  dos  fenômenos  estudados.  Partindo  do  princípio  de  
complexidade  crescente  e  generalidade   decrescente, Comte  assim  ordenou  as  ciências:  
matemática  ( a  mais  simples  e  abstrata), astronomia, física, química, biologia  e  sociologia  (  a  mais  
complexa  e  concreta).  

 
Cabe  lembrar  que  Augusto  Comte  é  tido  como  o fundador  da  sociologia, também  denominada  

por  ele    física  social.  Essa  ciência  divide-se  em duas  partes:  a  estática  social, que  se  
fundamenta  na  idéia de  ordem  e  estuda  os  elementos  permanentes  da  sociedade;  e  a  dinâmica  
social, que  se  fundamenta  na  idéia  de  progresso  e  estuda  as  leis  do  desenvolvimento 
fundamental, contínuo  e  progressivo  da  sociedade. 

 
O  positivismo  exerceu  forte  influência  nos  pensadores  e  políticos  brasileiros, entre  eles  Miguel  

Lemos, Teixeira  Mendes, Luís  Pereira  Barreto,  Tobias  Barreto, Sílvio  Romero, Benjamin  Constant, 
Júlio  de  Castilhos,  Silva  Jardim. É preciso  ressaltar  que  essa  influência  positivista  se  revela  com 
maior  intensidade  no  lema  da  bandeira  brasileira:  “ Ordem  e  Progresso”. 

 
Em algumas  epistemologias  contemporâneas  contempor6aneas, também se  faz  presente  a  

influência  positivista, especialmente  naquelas  produzidas  pelo  assim  chamado  Círculo  de  Viena, 
que  reuniu  um grupo  de  filósofos  e  cientistas  , como  Hans  Hahn, Otto  Neurath, Philipp  Frank,  
Herbert  Feigl, Friedrich  Waismann, Kurt  Gödel, Karl  Menger, Victor  Kraft, Moritz  Schlick, Rudolf  
Carnap  e  Karl  Popper,  que  tinham  como  objetivo  analisar  e  clarificar  o  discurso  científico  e  
estabelecer  as  condições  de  sua  legitimidade: 

 
 Para  eles, a  função  da filosofia  é  a  análise, o  esclarecimento  da  estrutura  lingüística  e  

lógica da  linguagem  e, de  modo  especial, da  linguagem  científica.  Para  esses  pensadores, a  
filosofia  nada  podia  dizer  sobre  a  realidade, sobre  o  mundo.  Seus  enunciados  não  eram 
passíveis  de verificação.  O  que  os  filósofos  podiam  fazer  era  analisar  a  linguagem  e  a  
metodologia  que  os  cientistas  utilizam  na  criação  das  ciências (  Teles, 1985:143). 

 



 13

O  Círculo  de  Viena, embasado  no  empirismo  clássico, procurou  fundamentar  a  cientificidade  
do  domínio  lógico-matemático, sob  a  influência  de  Ludwig  Wittgenstein ( 1889 -1951)  e  da  lógica  
matemática  de  Bertrand  Russell  (1872-1970)  e  Alfredo  Whitehead ( 1861 -1947).  Daí  tal  
movimento  ser conhecido  também  como  neopositivismo  ou  empirismo  lógico.  

 
O  tema  central  dos  neopositivistas  era o  problema  da  demarcação  , ou  seja, o  

estabelecimento  de  creitérios  ou  normas  que  permitissem distinguir  os  enunciados científicos  dos  
não- científicos. Estavam  convencidos  de  que  a  lógica, a  matemática  e  as  ciências  empíricas  
esgotavam  o  domínio  do  conhecimento  possível  e  a  filosofia  não  passava  de  um projeto  
impossível, na  qualidade  de  suposto  conhecimento  não-científico, isto  é, não  empírico  do  mundo, 
daí  sua  irrelevância teórica. 

 
Para  tanto,  o  Círculo  de  Viena  formulou  o  princípio de  verificabilidade, eleito  como  critério  

satisfatório   de  demarcação, que  assim  pode    ser  enunciado:  “ o  significado  de  uma  proposição  
reduz-se ao  conjunto  de  dados  empíricos  imediatos, cuja  ocorrência  confere  veracidade  à  
proposição  e  cuja  não-ocorrência  a  falsifica;  o  significado  de  uma  proposição  são    suas  
condições  empíricas  de  verdade” (  Os  Pensadores, 1974:  871). 

 
Um enunciado  (  conjunto  de  afirmações) só  é  verdadeiro  quando  é  possível  descrever  e  

verificar  o  fato  ao  qual  ele  se  refere.  A  linguagem  traduz  uma  experiência  que  é significável, 
porque  é,  em princípio  , verificável.  Fica  patente  a  redução  da  filosofia  e  da  metafísica  a  um 
conjunto  de  asserções  inverificáveis  e,  portanto, assignificantes  (  vazias  de  significado), 
impossibilitando-as  de  se  apresentarem  como  uma  das  formas  de  conhecimento  do  real, cabendo  
exclusivamente  às  ciências  naturais  essa  prerrogativa. 

 
Karl  Popper  (  1902 -1994), de  início  influenciado  por  Carnap  e  pelo  Círculo  de  Viena, a  eles    

se  opôs e  procedeu  a  uma  revisão  crítica  do  princípio  de  verificabilidade.  Para  ele, o  critério    de  
demarcação  de  uma  teoria  científica  reside  não  mais  no  princípio  de verificabilidade, mas  sim  no  
de  refutabilidade  empírica.  O  que  distingue  uma  ciência  das  pseudo-ciências  é  a  condição  de 
refutabilidade  , ou  seja,  o  que  define  a  racionalidade  científica  de  uma  teoria  é  a  possibilidade  
de  ela  ser  refutada  com base    na  experiência:  uma  teoria científica  é  verdadeira  quando  resiste  
à  refutação  e  à  falsificabilidade, podendo  , então, ser  confirmada, corroborada.  

 
Thomas  S.  Kuhn  (  nascido  em  1922), em sua  obra  Estrutura  das  revoluções  científicas, 

descreve  a  evolução  do  conhecimento  científico  a  partir  de  conceitos  inéditos  como  os  de  “ 
ciência  normal”,  “ ciência  extraordinária”, articulados     com conceitos  já  bastante  utilizados, que  
passam  a  adquirir  um significado  específico  nesse novo  contexto, tais  como,  “crise”,  “ anomalias”, “ 
paradigmas”, etc.  Para  Kuhn, paradigma  é  a  mola  propulsora  de  sua  obra e,  ao  mesmo  tempo, 
um dos  conceitos  mais  equivocados, dada  a  variedade  de  significados  a  ele  atribuídos. 

 
Inicialmente, o crescimento  do  saber  científico se faz  por  acumulação  de  descobertas  segundo  

regras  e  princípios  do  paradigma  vigente  (  fase  da  “ciência  normal” ).  Após  um certo  período  
surgem  as  “anomalias” que  abalam  a  solidez  do  paradigma  vigente  e  impelem  para  a  criação de  
um novo  paradigma.  Esse  conflito  entre  paradigma antigo  e  novo  gera  uma  situação de “crise”, 
solucionada  pela  mudança   de  paradigma, denominada por  Kuhn  de  revolução  científica, como  as  
operadas  por  Copérnico, Newton, Darwin, Einstein  e Heisenberg. 

 
A  cientificidade  é  entendida  de modo  substancialmente  diferente  por  Popper  e  Huhn. Para  o 

primeiro  a  ciência  progride  graças  ao  princípio  de  refutabilidade  e  falsicabilidade, que  enseja  o  
confronto  entre  teoria, cabendo  ao  espírito  crítico  a  tomada  de  decisão  em favor  daquela  que é  
confirmada.  Para  o  segundo  esse  progresso  se  deve  à  vigência  do paradigma, ausência  de  
critérios    racionais  para  decidir  entre  paradigmas  conflitantes.  No  entanto, ambos  os  filósofos  
concordam  no  que  diz  respeito  à  racionalidade  de  toda   e  qualquer  empresa  científica. 

 
 



 14

Fenomenologia:  a  experiência  vivida 
 
 Enquanto  os  positivistas  e  neopositivistas  postulam  a  objetividade  e  a  racionalidade  do  saber  
científico,  a  fenomenologia  coloca  em evidência  o  sujeito  reflexivo  e  a  experiência  vivida.  Como  
filosofia  e  método  de  investigação, teve em Edmund  Husserl (  1859-1938)  seu  mais  importante  e  
expressivo  representante.  Franz  Brentano  foi  o  precursor  da fenomenologia  e  Max  Scheler, Martin  
Heidegger, Nicolai  Hartmann, Jean-Paul  Sartre, Maurice  Merleau-Ponty, Paul  Ricoeur, entre  outros  , 
seus  seguidores  mais  renomados. 
 
 Husserl  iniciou  seu  trabalho procurando  delimitar  o  campo  de  atuação  da  psicologia  e  da 
fenomenologia, opondo-se  frontalmente  ao  psicologismo, tão  em voga  no  fim do  século  XIX.  Segundo  
ele,  a  psicologia  tem como  objeto  de  estudo  acontecimentos  reais  e  sujeitos  inseridos  no  mundo  
espaço-temporal.  A  fenomenologia  é  a  ciência  de  essências ( “eidética”),  de  fenômeno, entendido  
como  aquilo  que  aparece  ou  se  manifesta  em si  mesmo, ou  seja, como  é  em si, na  sua  essência, a  
uma  consciência, que  é  intencional.  Faz-se  então  necessária  a  redução  eidética,  que  tem  como  
finalidade  purificar  os  fenômenos  psicológicos  de  suas  características  reais  ou  empíricas, 
transformando-os  em essências. 
 
 A  redução  eidética  é, para  Husserl, a  transformação  dos  fenômenos  em essências  e, portanto, 
é  redução  fenomenológica, cerne  de  sua  filosofia:  “ A  redução  não  é  dúvida  cética, mas  suspensão 
de  juízo  no  tocante  à  realidade  das  coisas.  A  atenção  é  voltada  não  para  a  realidade da  coisa  
empírica, mas  para  o  sentido  na  consciência;  a  realidade torna-se  fenômeno” (  Von  Zuben, 1989: 
152). 
 
 A redução  fenomenológica, ou  epoquê,  coloca  “ entre  parênteses” a  existência  real  do  mundo  
exterior  para  que  se  efetive  a  intuição  das  essências  pela  consciência  intencional. O  mundo  não  é  
negado; porém, nada  se  afirma  a  respeito  de  sua  realidade  em  si, mas  do  seu  significado  relativo  e  
para  mim.  O  que  importa  é  a  apreensão  do  objeto  como  fenômeno, como  “algo  que  se  manifesta” a  
uma  consciência  que  não  é pura, mas  está  permanentemente  voltada  para  o  mundo, daí  sua  
intencionalidade  ,  ou  seja,  é  sempre  uma  consciência  de  alguma  coisa, de  uma  experiência  vivida: 

A  primeira  oposição  que  a  fenomenologia  faz  ao  positivismo  é  que  não  há fatos  com a  objetividade  pretendida, pois  
não  percebemos o  mundo  como  um dado  bruto, desprovido  de  significados;  o  mundo  que  percebo  é  um mundo  para  
mim.  Daí  a  importância dada  ao  sentido, à  rede de  significações  que  envolve  os  objetos  percebidos:  a  consciência  
“vive” imediatamente  como  doadora  de  sentido (  Aranha  e  Martins, 1986: 192). 

 
 
 A  redução  fenomenológica é  em    última  instância,  a  redução  transcendental:  a  consciência  se  
autodescobre  como  essência  pura  e  como  constituidora  ou  produtora  de  essências  ideais. Embora a  
fenomenologia  reafirme  a  subjetividade  transcendental, se  afasta do  idealismo  transcendental  kantiano, 
uma  vez  que  não  nega  a  realidade do  mundo, apenas  suspende todo  e  qualquer  juízo  acerca  de  
sua  existência  empírica  e  o  “ eu  puro”  (  subjetividade  transcendental)  se  fundamenta  na  
temporalidade e  historicidade. 
 
 
ESTRUTURALISMO 
O  todo  é  a  soma  das  partes 
 
 Embora  o  uso  da  palavra  “ estrutura” não  seja  recente  e  tenha  adquirido  ao  longo  do  tempo  
os  mais  diversos  significados  , no  pensamento  contemporâneo  tornou-se  a  mola  mestra  de  uma  
postura  epistemológica denominada  estruturalismo, que  exerceu  forte  influência nas  áreas  da  
antropologia  (  Claude  Lévi-Strauss)  e  da psicanálise  (  Lacan)  e  cujas  raízes  se  encontram  no  
domínio  da lingüística  (  Ferdinand  de  Saussure). 
 
 



 15

 Estrutura  vem do latim  structura, que deriva  do  verbo  struere, cujo  significado  etimológico  é  
construir  (  “construir edifícios”) . Dá-se  o  nome  de  estrutura ao  modelo  científico  que  preencher  as  
seguintes  condições: 
 

Em  primeiro  lugar, uma  estrutura  oferece um caráter  de  sistema.  Ela  consiste  em elementos  tais  que  uma  modificação  
qualquer  de  um deles  acarreta uma  modificação  de  todos  os  outros. 
Em segundo  lugar, todo  modelo  pertence  a  um grupo  de transformações, cada  uma das  quais  corresponde  a  um modelo   
da  mesma  família,  de  modo  que  o  conjunto  destas  transformações  constitui  um grupo  de  modelos. 
Em  terceiro  lugar, as  propriedades  indicadas  acima  permitem prever  de que  modo  reagirá  o  modelo, em caso  de    
modificação  de  um de  seus  elementos. 
Enfim, o  modelo  deve  ser  construído  de  tal  modo  que  seu  funcionamento  possa explicar  todos os  fatos  observados  (  
Lévi-Strauss, 1976:13) 

 
 
 O  estruturalismo  adota  uma  posição  totalizadora  para  o  estudo  dos fenômenos  sociais:  não  é  
mais  a  parte (  o  indivíduo)  que  explica  o  todo, mas  é o todo que  deve  explicar  a parte.  Segundo  
essa  postura  epistemológica, os  fatos  sociais  são  realidades  independentes  de  outros  planos  da  
existência  humana, são solidários  e  não  podem  ser  estudados  individualmente, como  fenômenos  
isolados.  Os  fatos  sociais  devem ser  analisados  a  partir  de  uma  totalidade, como um sistema, e  
devem ser  vistos  em suas  relações  uns  com  os  outros. 
 
 
Dialética:  a  superação  da  contradição 
 
 
 A  exemplo  do  que  ocorreu  com o  termo  estrutura, o  termo  dialética  também  tem sido  
empregado  em sentidos  diversos  ao  longo  de  toda a  história  da  filosofia. Foi,  no  entanto,  com 
George  Wilhelm  Friedrich  Hegel  (  1770-1831)   que  a  palavra  dialética  assumiu cunho  epistemológico, 
propiciando  o  surgimento  de  uma  nova  forma  de  abordagem  do  real, consubstanciada em teorias  do  
conhecimento  denominadas  idealismo  dialético  (  Hegel), dialética  (  Goldmann, Gramsci,Lukács,  
Lefebvre e  outros)  e  teoria  crítica  (  escola  de  Frankfurt). 
 
      Dialética 
 

 Do  grego  dia,  que  expressa  a  idéia  de  dualidade, troca, e  lektikós,  que  significa  “ apto à  
palavra”,  “ capaz  de  falar”.  É  a  arte  de  discutir, de  dialogar, que  implica  dualidade  de razões, 
tensão  entre  opostos. [...]  Método  do  materialismo  histórico  e processo  do  movimento  histórico  
que  considera  a  natureza:  a)  como  um todo  coerente  em que  os fenômenos  se  condicionam  
reciprocamente;  b)  como  um  estado  de  mudança  e  de  movimentos;  c)  como  o  lugar  onde  o  
processo  de  crescimento  das  mudanças  quantitativas gera, por  acumulação  e  por  saltos, 
mutações  de  ordem  qualitativa;  d)  como  a  sede  das  contradições  internas, seus  fenômenos  
tendo  um  lado  positivo  e  outro  negativo, um passado  e  um futuro, donde  a  luta  das  
tendências  contrárias  que  gera  o  progresso  (  Marx-Engels)  (  Japiassu, 1986:248). 

 
 
 A  dialética  se  fundamenta  em duas  proposições  básicas: 
 

� Identidade  do  real  e  racional:  “ O  que  é  racional  é  real e  o  que  é  real  é  racional”, na  
medida  em que  todo  real  é  justificado  racionalmente, já  que  a  razão  é  movimento, é  
pensamento que  se  concretiza  numa  sucessão  de  idéias, origem  da  realidade e  da história; 

� A  contradição  como  motor  propulsor  do  desenvolvimento do  pensamento  e  da história: “ O  ser  
e  o  nada  são  uma  só  e  mesma  coisa”, ou  seja, o  pensamento  é dinâmico  e  se  processa  
através  de  contradições  que  são  sistematicamente superadas  e  substituídas  por  novas  
contradições, resultado  de  um  embate  permanente  entre  o  ser  e  o  não-ser, presentes em cada  
coisa  que  existe  no  mundo, entre  idéias  que  se  opõem, revelando  o caráter  processual da  
própria  realidade  que se manifesta  na  história: 

 



 16

 
Para  Hegel, a  contradição  é  próprio  motor  do  processo  de  evolução  do  real:  toda  
afirmação  aparece  como  momento  provisório,  que  deve  ser  necessariamente  negado  
para  ser  ultrapassado.  Cada  estágio  fenomenal, cada  estado  individual  ou  coletivo, cada  
figura  do  real  não  vai  permanecer idêntico  a  si  mesmo  o  tempo  todo: necessariamente 
, pela  força  do  conflito  interno, é  impelido  para  se  transformar  no  seu  contrário. Mas  
também  não  fica  aí  muito  tempo, pois  é  de  novo  lançado  rumo  a  sua  própria  negação  
que  envolve  a  recuperação   dos  aspectos  positivos  do  primeiro  momento  e  a  criação  
de  uma  nova  configuração (  Severino, 1992: 135). 

 
 
     Contradição 

 Oposição entre duas  proposições  incompatíveis, uma  afirmando  e  a  outra  negando:  o fato  de  
afirmar  e  negar, ao  mesmo  tempo, algo  de  uma  mesma  coisa  (  Japiassu, 1986:247). 

 
 

Para  melhor  entender  a  dialética  hegeliana  é  preciso  retomar  a  velha  polêmica  instaurada  por 
Parmênides  e  Heráclito:  “ O  ser  é  e  não  pode  não  ser”, dizia  Parmênides, dando  origem  ao  
princípio  da identidade  (  um  ente  não  pode  ser  e  não  ser  ao  mesmo  tempo:  ou  ele  é  ou  ele  
não  é);  “ O  que  existe  não  é  o  ser, mas  o  que  vem a  ser.  Tudo  muda, nada  permanece, 
afirmava  Heráclito, elegendo  o  movimento  como  essência  do  universo. 
 
 Até  o  século  XIX, o  princípio  de  identidade  permaneceu  inquestionado. No  entanto, Hegel  
resgata  Heráclito  e  estabelece  um novo  princípio  lógico:  o  princípio  da  contradição, segundo  o  
qual  a  evolução  de  todo o  real  e  de  cada  ente  em particular  se  fundamenta  no  movimento  e  na  
transformação  possível  que  se  processa    segundo  uma  tríade  de  elementos inter-relacionados :  
tese-  antítese  e  síntese. 
 
 Tese:  afirmação  de  uma  idéia, momento  da  identidade;  antítese  : negação  da  tese  e  
afirmação  de  uma  idéia  oposta  relacionada  à  própria  tese, momento  da  contradição  ou  negação  
“ anti-tese” ( não-tese,  o  que  se  opõe  à  tese);  e  síntese:  negação  da  negação, ou  seja, negação  
da  antítese, momento  da  superação  , da  conciliação  e  da  positividade, na  medida  em que  a  
síntese  é  sempre  um avanço  em relação  aos  momentos  anteriores  e  representa  a constituição  de  
uma  nova  tese, que  desencadeia  novamente  o  processo  dialético: 
 
 
  As  coisas  vão  evoluindo, vão mudando  porque  no  seu  próprio  interior  elas  contêm  sua  
própria  negação, cada  coisa  sendo, portanto, ao  mesmo  tempo, igual  a  si  mesma  e  ao  seu  
contrário. Por  isso, todas  elas  são  atravessadas  por  um conflito  interno, a  luta  dos  contrários, que  
as  obriga  a mudar  passando  sempre  por  um momento  de  afirmação, por  um  momento  de  
negação  e  por  um momento  de  superação, cada  um deles  se  posicionando em relação  ao  seu 
anterior (  Severino , 1992: 135). 
 
  
 A  dialética  hegeliana  é, pois  , uma  postura  epistemológica  que  se  fundamenta  na  identidade  
entre  o  real  e  o  racional, entre  o  sujeito  e  o  objeto, e  elege  o  princípio   de  contradição  como  
elemento  central  do  processo  trifásico  de  evolução  e  transformação  da  realidade  e  da  história.  
Mais  do  que  uma  forma  de  abordagem  e  compreensão  do  real, a  dialética  possibilitou  uma  
superação  da  oposição  entre  filosofia  e  ciência,  entre  sujeito  e  objeto, que  se  instalou  no  âmbito  
dos  paradigamas  epistemológicos  vigentes  na  modernidade, e  tem  se  afirmado como  postura  
epistemológica  não  somente  nas  ciências  sociais  mas  também  no  contexto  das  ciências  naturais. 
 
 
 Idealismo  e  realismo,  como  expressões  do  modo  metafísico  de  pensar, vigente  durante  a  
Idade  Antiga  e  a  Idade  Média;  racionalismo e  empirismo, como  paradigmas  que  instauram  a  



 17

epistemologia  moderna  e  abrem  caminho  para  o  iluminismo, o  positivismo, o  neopositivismo  ou  
empirismo  lógico, a  fenomenologia, o  estruturalismo  e  a  dialética, que  condensam  as  principais  
posturas  gnoseológicas  contemporâneas, constituem  o  referencial  teórico  da  teoria do  
conhecimento. 
 
 
LEITURAS  COMPLEMENTARES 
 
 O  racionalismo , o  empirismo, o  idealismo  e  o  positivismo  podem ser  considerados  quatro  
posturas  epistemológicas  basilares  no  âmbito  da  teoria  do  conhecimento, das  quais  derivou  o  
conjunto  de  abordagens  que  caracterizam  a  epistemologia  contemporânea.  Dessa  forma optamos  
por  uma  seleção  de  textos  dos seus  principais  representantes, respectivamente, Descartes, Locke, 
Kant  e  Comte. 
 
 
1. RACIONALISMO 
 
[Eu  sou  uma  coisa  que  pensa] 
 
 Para  Descartes, o conhecimento  é  resultado  do  ato  de  pensar.  Somente  a  razão  pode  
proporcionar  idéias  claras  e  distintas  sobre  o  real.  Ela  fundamenta  a  existência  humana  e  a  
possibilidade  de  se  fazer  ciência. 
 
 
 Suponho [...] que  todas  as  coisas  que  vejo  são  falsas; persuado-me  de  que  jamais  existiu  
tudo  quanto  a  minha  memória  referta  de  mentiras  me  apresenta; penso  não  possuir  nenhum 
sentido;  creio  que  o  corpo, a  figura, a  extensão, o  movimento  e  o  lugar são  apenas  ficções  de 
meu espírito. O  que  poderá, pois,  ser  considerado  verdadeiro?  Talvez  nenhuma  outra  coisa  a  não  
ser  que  nada  há  no  mundo  e  certo [...] 
 
 Mas  que  sei  eu, se  não  há  nenhuma  outra coisa diferente  das  que  acabo  de  julgar  incertas, 
da  qual  não  se  possa  ter  a  menor  dúvida?  Não  haverá  algum  Deus,  ou  alguma  potência, que  
me  ponha  no  espírito tais  pensamentos?  Isso  não  é  necessário; pois  talvez  seja  eu  capaz  de  
produzi-los  por  mim mesmo.  Eu   então,   pelo  menos,   não  serei  alguma  coisa?  Mas  já  neguei  
que  tivesse  qualquer  sentido  ou  qualquer  corpo.  Hesito    no  entanto, pois  que  se  segue  daí? 
Serei  de  tal  modo  dependente  do  corpo  e  dos  sentidos  que  não  possa  existir  sem  eles?  Mas  
eu  me  persuadi  de  que  nada  existia  no  mundo, que  não  havia  nenhum céu, nenhuma  terra, 
espíritos  alguns, nem corpos  alguns:  não  me  persuadi  também, portanto,  de  que  eu  não  existia?  
Certamente não, eu  existia sem dúvida,  se  é  que eu  me  persuadi, ou,  apenas  pensei  alguma  
coisa.  Mas  há  algum, não  sei  qual, enganador  mui  poderoso  e  mui ardiloso que  emprega  toda  a  
sua  indústria  em  enganar-me  sempre. Não  há, pois, dúvida  alguma    de  que  sou,  se  ele  me  
engana;  e,  por  mais  que  me  engane, não  poderá  jamais  fazer com que  eu  nada  seja, enquanto  
eu  pensar  ser  alguma  coisa.  De  sorte  que, após  ter  pensado  bastante  nisto  e  de  ter  examinado  
cuidadosamente  todas  as  coisas, cumpre    enfim  concluir  e  ter    por  constante  que  esta 
proposição, eu  sou, eu  existo, é  necessariamente  verdadeira  todas  as  vezes  que  a  enuncio  ou  
que  a  concebo  em meu  espírito . [...] 
 
 O  pensamento  é  um  atributo  que  me  pertence; só  ele  não  pode  ser  separado  de  mim.  Eu  
sou,  eu  existo:  isto  é  certo; mas  por  quanto  tempo?  A  saber, por  todo  o  tempo  em que  eu  
penso; pois  poderia, talvez, ocorrer  que, se  eu  deixasse  de  pensar, deixaria  ao  mesmo  tempo  de  
ser  ou de  existir. Nada  admito agora  que  não  seja  necessariamente  verdadeiro:  nada  sou, pois, 
falando  precisamente, senão  uma  coisa  que  pensa, isto  é,  um espírito, um entendimento ou  uma  
razão, que  são  termos  cuja  significação  me  era  anteriormente  desconhecida. Ora, eu  sou  uma  
coisa  verdadeira  e  verdadeiramente  existente;  mas  que  coisa?  Já  o  disse:  uma  coisa  que  pensa 
[...] 



 18

 
 Mas  o  sou  eu, portanto?  Uma  coisa  que  pensa.  Que  é  uma  coisa  que  pensa?  É  uma  coisa  
que  duvida, que  concebe, que  afirma, que  nega, que  quer, que  não  quer, que  imagina  também   e  
que  sente. 
 
 Descartes, René.  Meditações  . In:  Os  Pensadores. São  Paulo:  Abril, 1973. v. XV, p.99-103. 
 
 
O método  de  Descartes  (  Método  Dedutivo) 
 
 Ao lado  de  Galileu  e  bacon, no mesmo  século , surge  Descartes.  Com  sua  obra  , Discurso  
sobre  o método, afasta-se  dos  processos  inditivos, originando  o  método  dedutivo. Para  ele, chega-
se  à  certeza  , através  da   razão, princípio  absoluto  do  conhecimento  humano: 
 
 Postula  quatro  regras: 
a) a  da  evidência  -  “ não  acolher  jamais  como  verdadeira  uma  coisa  que  que  não  se  

reconheça  evidentemente  como  tal,  isto  é,  evitar  a  precipitação  e  o  preconceito  e  não  incluir  
juízos, senão  aquilo  que  se  apresenta  com tal  clareza  ao  espírito  que  torne  impossível  a  
dúvida”;  

b) a  da  análise – “ dividir cada  uma  das  dificuldades  em tantas  partes  quantas  necessárias  para  
melhor  resolvê-las”; 

c) a  da síntese  -  conduzir  ordenadamente  os  pensamentos, principiando com os  objetos  mais  
simples  e  mais  fáceis  de  conhecer, para  subir, em seguida, pouco  a  pouco, até  o  
conhecimento  dos  objetos  que  não  se  disponham, de  forma   natural, em seqüências de  
complexidade  crescente; 

d) a da  enumeração – “ realizar  sempre  enumerações  tão  cuidadas  e  revisões  tão  gerais  que  se  
possa   ter  certeza  de  nada  haver  omitido”(  Hegenberger, 1976: 117-8). 

 
 
In: Lakatos  &  Marconi.  Metodologia  Científica.  São  Paulo: Atlas, 1986, p. 44-5) 
 
 
2. EMPIRISMO 
 
As  idéias  em geral  e  sua  origem 
 
 Opondo-se  a  Descartes, Locke  mostra que  as  idéias  têm  a  experiência  como  fonte  , ou  seja,  
o  conhecimento inicialmente  encontra  sua  origem  nos  sentidos. Não  há  idéias inatas. 
 
 
 Idéia  é o  objeto  do  pensamento.  Todo  homem  tem a  consciência  de  que  pensa  e  que,  
quando  está  pensando, sua  mente  se  ocupa  de  idéias. Por  conseguinte, é indubitável  que  as  mentes  
humanas  têm várias  idéias, expressas , entre  outras, pelos  termos  brancura, dureza, doçura, 
pensamento, movimento, homem, elefante, exército, embriaguez. Disso  decorre  a  primeira  questão  a  ser  
investigada:  como  elas  são  apreendidas? [...] 
 
 O  objeto  da  sensação  é  uma  fonte  de  idéias. Primeiro, nossos sentidos, familiarizados  com os 
objetos  sensíveis  particulares, levam  para  a mente  várias  e  distintas  percepções  das  coisas, segundo  
os  vários  meios  pelos  quais  aqueles  objetos os  impressionaram. Recebemos, assim, as  idéias  de  
amarelo,  branco, quente, frio  , mole , maduro, amargo, doce, e  todas  as  idéias  que  denominamos  
qualidades  sensíveis. Quando  digo  que  os  sentidos  levam para  a  mente,  entendo  isso  que  eles  
retiram  dos  objetos  externos  para  a  mente  o  que  lhes  produziu  essas  percepções.  A  essa  grande  
fonte  da   maioria  de  nossas  idéias, bastante  dependente  de  nossos  sentidos, dos  quais  se  
encaminham  para  o  entendimento, denomino  sensação. 
 



 19

 
 As  operações  de nossas  mentes  consistem  na outra  fonte  de  idéias. Segundo  a  outra  fonte  
pela  qual  a  experiência  supre o  entendimento  com idéias, é  a  percepção  das  operações  de  nossa  
própria  mente  que  se  ocupa  das  idéias  que  lhe  pertencem.  Tais  operações, quando  a  alma  começa  
a  refletir  e  a  considerar, suprem  o  entendimento  com outra  série  de  idéias  que  não  poderia  ser  
obtida  das  coisas  externas, tais  como  a  percepção, o  pensamento, o  duvidar, o  crer, o  raciocinar,  o  
conhecer  , o  querer  e  todos  os  diferentes  atos  de  nossas  próprias  mentes. Tendo  disso  consciência, 
observando  esses  atos  em nós  mesmos,  nós  os  incorporamos  em nossos  entendimentos  como  
idéias  distintas,  do  modo  que  fazemos  com os  corpos  que  impressionam nossos  sentidos. Toda  
gente  tem  essas  fontes  de  idéias  complementares  em si mesma;  e, embora  não  a  tenha  sentido  
como  relacionada  com os  objetos  externos, provavelmente  ela    está  e  deve  ser  propriamente  
chamada  de  sentido  interno. Mas,  como  denomino  a  outra  sensação, denomino  esta  reflexão:  idéias  
que  se dão  ao  luxo  de  serem  tais  apenas  quando  a  mente  reflete  acerca  de  suas  próprias  
operações. [...] 
 
 Todas  as  nossas  idéias  derivam  de  uma  ou  de  outra  fonte.  Parece-me  que  o  entendimento  
não  tem  o  menor  vislumbre  de  quaisquer  idéias  se  não  as  receber  de  umas  das  duas  fontes.  Os  
objetos  externos  suprem  a  mente  com   as  idéias  das  qualidades sensíveis, que  são  todas  diferentes 
percepções  produzidas  em nós, e  a  mente  supre  o  entendimento  com idéias  através  de  suas  
próprias  operações. 
 
 Quando  efetuarmos  uma  investigação  completa  de  ambos, de  seus vários  modos, combinações  
e  relações, descobriremos  que  eles  contêm  todo  o  nosso  estoque  de  idéias, e  que  não  temos  nada  
em nossas  mentes    a  não  ser  o derivado  de  um desses  dois  meios.  Se  alguém  examinar  seus  
próprios  pensamentos, dir-me-á, então, se  todas  as  idéias  originais  que  lá  estão  são  algo  mais  do  
que  os  objetos  de  seus  sentidos, ou  das  operações de  sua  mente  encarada  como  objeto  de  
reflexão;  e,  por  mais  ampla  que  seja  a  massa  de  conhecimentos  lá  localizada, por  mais  que  ele  
imagine, verá, assumindo  um ponto  de  vista  estrito, que  não  tem idéia  alguma  em sua mente, a  não  
ser  o  que  foi  por  uma  dessas  duas impresso, embora  talvez  compostas  em infinita  variedade  e  
ampliadas  pelo  entendimento. 
 
Locke, John. Ensaio  acerca  do  entendimento  humano.  In:  Os  Pensadores:  S.  Paulo:  Abril, 1973.  v. 
XVIII, p.165-6. 
 
 
3. IDEALISMO 
 
O  conhecimento  começa com a  experiência 
 
 Kant  afirma  que todo  e  qualquer  conhecimento  tem início  com a  experiência, que  pode  ocorrer  
com  ou  sem  a  verificação  empírica. 
 
 Não  há  dúvida  de  que  todo  o  nosso  conhecimento  começa  com a  experiência;  do  contrário, 
por  meio  de  que deveria  o  poder  de  conhecimento  ser  despertado  para  o  exercício  senão  através    
de  objetos   que  impressionam  os  nossos    sentidos  e  em parte  produzem por  si  próprios  
representações, em parte  põem em movimento  a  atividade     do  nosso  entendimento  a  fim de  
compara-las, conecta-las  ou  separa-las, e  deste  modo  trabalhar  a  matéria  bruta  das  impressões  
sensíveis  com vistas  a  um conhecimento  dos  objetos  que  se  chama  experiência?  Segundo  o  tempo, 
portanto,  nenhum conhecimento precede  em nós  a  experiência, e  todo  o  conhecimento  começa  com 
ela. 
 
 Mas,   embora  todo  o  nosso  conhecimento  comece  com a  experiência, nem por  isso  se  origina  
todo  ele  justamente  da  experiência. Pois  bem  poderia  acontecer  que  mesmo  o  nosso  conhecimento  
de  experiência  seja  um composto  do  que  recebemos por  meio  de  impressões  e  do  nosso  próprio   
poder  de  conhecimento  (  apenas  provocado  por  impressões  sensíveis)  fornece  de  si  mesmo  -  cujo  



 20

aditamento  não  distinguimos  daquela  matéria – prima - , até  que  um longo  exercício  nos  tenha  
chamado  a  atenção   para  ele  e  nos  tenha  tornado  capazes  de  abstraí-lo. 
 
 É, portanto,  uma  questão que  requer  pelo  menos  uma  investigação  mais  pormenorizada  e  não  
pode    resolver-se  à  primeira  vista, a  saber, se  existe  um tal  conhecimento  independente  da  
experiência  e  inclusive de  todas  as  impressões  dos  sentido.  Tais  conhecimentos  denominam-se  a  
priori  e  distinguem-se  dos  conhecimentos  empíricos, que  possuem  as  suas  fontes  a  posteriori, ou  
seja, na  experiência. 
 
 Todavia, aquela  expressão  não  é  ainda suficientemente  determinada  para  designar  de  modo  
adequado  o  sentido  completo da  questão  proposta.  Com efeito, costuma-se  dizer, a  respeito  de  muito  
conhecimento  derivado  de  fontes    da  experiência, que  somos  capazes  ou  participantes  dele  a  priori, 
porque  o  derivamos  não  imediatamente    da  experiência, mas  de  uma  regra  geral, que  não  obstante  
tomam,os  emprestada da  experiência.  Assim,  diz-se  de  alguém  que  solapou  os  fundamentos  da sua  
casa:  ele  podia  saber  a  priori  que  a  casa  desmoronaria, quer  dizer, não  precisava  esperar  pela  
experi6encia  do  seu desmoronamento  efetivo. Ele não  podia, contudo, sabe-lo  inteiramente  a  priori, pois  
o  fato  de  os  corpos  serem pesados  e  de  eles  , portanto, caírem  quando  lhes  são  tirados  os  
sustentáculos  devia  ser-lhe  conhecido  antes  pela  experiência.  
 
 Por  conhecimentos  a  priori  entenderemos, portanto, no  que  se  segue, não  os  que  realizam  
independentemente  desta  ou  daquela  experiência, mas  absolutamente  independente  de  toda  a  
experiência.  Opõem-se  a  eles  os  conhecimentos  empíricos  ou  aqueles  que  são    possíveis  apenas  a  
posteriori, isto  é  , por  meio  da  experiência.  Dos  conhecimentos  a  priori  denominam-se , porém, puros  
aqueles    aos  quais  não  se  mescla  nada  de  empírico.  Assim é,   por  exemplo, a  proposição:  cada  
mudança  tem sua  causa;  uma  proposição a  priori, porém  não  pura,  porque  mudança  é  um conceito  
que  só  p[ode  ser  tirado  da  experiência. 
 
Kant, Immanuel.  Crítica  da  razão  pura.  In:  Os  Pensadores.  Ao  Paulo:  Abril,  1974.  v. XXV , p.23-4.  
 
 
 
4. POSITIVISMO 
 
Ver  para  prever 
 
 Para  Comte, o conhecimento  tem início  com  a  observação  dos  fatos.  Pra  uma  “ especulação  
científica  sadia”, propõe  abandonar  a  busca  das causas  e  pesquisar  as  leis  que  regem  os  
fenômenos  observados. 
 
 
 
 A  revolução  fundamental, que  caracteriza  a virilidade  de  nossa  inteligência, consiste  
essencialmente  em substituir  em toda  parte a inacessível  determinação  das  causas  propriamente  ditas  
pela  simples  pesquisa  das  leis, isto  é, relações  constantes que  existem entre  fenômenos  observados. 
Quer  se  trate  dos  menores  quer  dos  mais  sublimes  efeitos, do  choque  ou  da  gravidade, do  
pensamento  ou  da  moralidade, deles    só  podemos conhecer  as  diversas  ligações  mútuas  próprias  à  
sua  realização, sem nunca  penetrar  no  mistério  de  sua  produção. [...] 
 
 Nas  leis  dos  fenômenos  consiste  realmente  a  ciência, à  qual  os  fatos  propriamente  ditos, em 
que  pesem  a  sua  exatidão  e  o  seu  número, não  fornecem  mais do que  os  materiais indispensáveis.  
Ora,  considerando  a  destinação  constante  dessas  leis, pode-se  dizer, sem exagero  algum, que  a  
verdadeira ciência  , longe  de  ser  formada  por  simples  observações, tende  sempre  a  dispensar, quanto  
possível, a  exploração  direta,  substituindo-a  por  essa  previsão  racional  que  constitui, sob  todos  os  
aspectos, o  principal  caráter  do  espírito  positivo, como  o  conjunto  dos  estudos  astronômicos  nos  fará  
sentir  claramente.  Tal  previsão, conseqüência  necessária  das  relações  constantes  das  descobertas  



 21

entre  os  fenômenos, não  permitirá  nunca  confundir  a  ciência  real  com  essa  vã  erudição, que  
acumula  maquinalmente  fatos  sem aspirar a  deduzi-los  uns  dos  outros.  Esse  grande  atributo  de  
todas  as  nossas  especulações  sadias    não interessa  menos  à  sua  utilidade  efetiva  do  que  à  sua  
própria  dignidade;  pois  a  exploração  direta  dos  fenômenos  acontecidos  não  bastará  para nos  permitir  
modificar-lhes  o  acontecimento, se não  nos  conduzisse  a  prevê-los  convenientemente.  Assim, o  
verdadeiro  espírito  positivo consiste  sobretudo em ver  para  prever, em estudar  o  que  é, a  fim de  
concluir  disso  o que  será, segundo  o  dogma  geral  da  invariabilidade  das  leis  naturais. 
 
Comte, Augusto.  Discurso  sobre  o  espírito  positivo.  In:  Os  Pensadores.  São  Paulo:  Abril, 1973.  v. 
XXXIII, p.54-6. 
 
 
Para  refletir  e  responder 
 

1. Se  lhe  perguntassem  “ O  que  é  o  conhecimento?”, o  que  você  responderia? 
2. Racionalismo  e  empirismo  são  dois  paradigmas  epistemológicos  que  tentam explicar  a  origem 

do  conhecimento.  Analise  cada  um deles, indicando  pontos  de  convergência  e  pontos  de  
divergência.  Consulte  também  os  textos  de  Descartes  e  Locke nas  Leituras  Complementares  
para  elaborar  a  resposta. 

3. Diante  da  possibilidade  ou  não  do  conhecimento, há  duas  posturas  denominadas  dogmatismo  
e  ceticismo.  Dê  dois  exemplos  de  situações concretas  que  evidenciem  o  sujeito  dogmático  e  
o  sujeito  cético. 

4. O  que  você  entende  pela  afirmação:  “ O  conhecimento  é  uma  relação  entre  sujeito  e  
objeto”? 

5. “ Não  existem limites  ao  conhecimento  humano.”Comente  essa  afirmação. 
6. Você  concorda  ou  não  com a  afirmação  de  que  a  mente  humana  é  uma  folha  de  papel  em 

branco  a  ser  preenchida  pela  experiência  ( sensação  e  reflexão)?  Discuta  com  seus  colegas  
e  professor.  Utilize  as  idéias  do  capítulo. 

7. Idealismo  e  positivismo  são  duas  posturas  epistemológicas  que resultaram da  síntese  efetuada  
por  Kant entre racionalismo  e  empirismo.  Explicite  cada  uma  delas  e  aponte  os  principais  
aspectos  que  as  tornam  divergentes.  Consulte  as Leituras  Complementares. 

 
 
 
SUGESTÕES  DE  ATIVIDADES 
 

1. No  item  “ A  evolução  dos  paradigmas  epistemológicos” você   teve  oportunidade  de  verificar  a  
existência  de  diversas teorias, muitas  vezes  conflitantes.  A  seu  ver, qual  delas  explica  melhor  
o  processo  do  conhecimento  humano?  Justifique  sua  escolha. 

2. Cada  grupo  da  classe  estuda  um dos  paradigmas  epistemológicos  analisados  no  capítulo. 
Depois  apresenta-os  aos  colegas  utilizando  alguns  recursos  criativos  (  dramatização  , 
colagem, jogral, mímica, etc),  de  modo  que  a  teoria  do  conhecimento  escolhida  seja  
adivinhada  pelos  demais. 

3. Diz-se  que  a  maioria  dos  pressupostos  do  positivismo  científico  está  superada  hoje  em dia.  
Isso  porque  o  observador  sempre  seleciona  dados  da  realidade  a  partir  de  escolhas  
subjetivas (  “ este  dado  e  não  aquele”, por  exemplo).  O  que  você  e  seu  grupo  pensam disso?  
Entreviste  outras  pessoas  perguntando  a  elas  como  analisam a  questão. 

4. Selecione  poemas, letras  de  música, obras  de  arte, livros  ou  artigos  de  revistas   que  
apresentem  como  tema  a  busca  da  verdade.  Depois , com  a  ajuda  do  professor, faça  um 
trabalho-síntese  sobre  o  capítulo, utilizando  o  material  reunido. O  texto  que  se  segue, do  
filósofo  alemão  Friedrich  Nietzsche, pode  servir  de  subsídio: 

 
Mudei-me  da  casa  dos  eruditos  e  bati  a  porta  ao  sair. Por  muito  tempo  a  minha  alma  
assentou-se  faminta  à  sua  mesa.  Não  sou  como  eles, treinados  a  buscar  o  
conhecimento como  especialistas  em rachar  fios  de  cabelo  ao  meio.  Amo  a  liberdade.  



 22

Amo o  ar  sobre  a  terra  fresca.  É  melhor  dormir  em meio  às  vacas  que  em  meio  às  
suas  etiquetas  e  respeitabilidades. 

 
 
 
Bibliografia 
SOUZA, Sonia  Maria Ribeiro  de. Um outro  olhar:  filosofia.  São  Paulo:  FTD, 1995, p. 71-97. 


